Die neue Krippe im Trierer Dom -

eine Hinfihrung
|

Lange Zeit gab es im Trierer Dom —im Gegensatz zu den meisten
anderen Kirchen - keine Krippe. Das wurde auch im Rahmen der
letzten Domrenovierung (bis 1974) nicht gedndert.

Immer wieder wurde auf die barocke Marienkapelle im 0stli-
chen Teil des sudlichen Seitenschiffs verwiesen, die in Stuckaus-
fihrung drei Wandbildnisse aus den 1740er Jahren enthalt, von
denen das rechte die Geburt Christi darstellt.

In der Weihnachtszeit wird dieses Wandkompartiment festlich
geschmiickt. Bis Weihnachten 2022 trat der Bischof unmittelbar
vor der Eroffnung der Christmette vor diese Krippendarstellung,
um dem Geheimnis von Weihnachten, dass Gott in diesem Kind
von Bethlehem Mensch geworden ist, durch die Inzens mit
Weihrauch Ausdruck zu verleihen.

»Was wir geschaut und was unsere Hédinde angefasst haben ...”
(1Joh 1,1)

Im Jahr 2023 hat sich dann das Domkapitel entschlossen, eine
»richtige” Krippe anfertigen zu lassen, die nicht in einer Seiten-
kapelle der Kirche gesucht werden muss, sondern zentral im Al-
tarraum Aufstellung finden soll. Die Besucher, die in den Dom
kommen, sollen sehen, mit den Augen ,begreifen” kdnnen, was
ein ,unfassbares” Geheimnis ist.



Mit der Schaffung dieser Krippe wurde der aus Wolkenstein in
Sudtirol stammende Kiinstler Hubert Mussner beauftragt. Aus
naturbelassenem Lindenholz schnitze er sechs Figuren, von de-
nen die ,,erwachsenen” Figuren mit ca. 160 cm fast Lebensgrole
haben. Damit ist die Krippe auch von weitem gut zu erkennen.

Die neue Krippe ist keine ,klassische”, wie wir sie aus vielen an-
deren Kirchen oder unseren Hausern kennen. Zwar haben die
Betrachtenden sofort eine Idee, was sie sehen. Aber wer langer
vor der Krippe verweilt und nicht auf die eigene Idee fixiert ist,
der wird auch ein , Aber” ausrufen, das die Offenheit zu mehr als
einer Deutung zuldsst.

So will auch die folgende Deutung nur eine von vielen moglichen
Deutungen darstellen. Sie will einladen, selbst weitere Perspek-
tiven zu entdecken und damit tiefer das Geheimnis von Weih-
nachten zu betrachten und fir sich zu erschlieRen.

»Ich verkiinde euch ...” (Lk 2,10)

Es fallt auf, dass die vordere der drei seitlich stehenden Figuren
sich direkt den Betrachtenden zuwendet und sie anschaut.

Man konnte in dieser Figur einen Sprecher sehen, der wie in ei-
nem Theater vor den imaginaren Vorhang tritt und das Publikum
vorbereitet auf eine Handlung, die sich gleich vor ihren Augen
und Ohren entfalten wird. Mit seinen Informationen werden Zu-
sammenhange erkennbar, die aus der Handlung nicht direkt zu



ersehen sind, die aber flr das Verstandnis der Handlung von ent-
scheidender Bedeutung sind.

Ein solcher Sprecher ist der Engel, der den Hirten auf dem Feld
verkindet: ,Ich verkiinde euch eine groRe Freude, ...: Heute ist
euch ... der Retter geboren; er ist der Christus, der Herr.” (Lk
2,10). Ohne seine Verkiindigung hatten die Hirten nicht verstan-
den, was sie dann sehen sollten. Denn was sie sahen, war etwas
ganz Natirliches: eine Familie mit einem neugeborenen Kind.
Doch die tiefere Dimension dessen, was sie sehen sollten,
musste ihnen erschlossen werden.

|ll

Die Figur der Krippe ist nicht als ,Engel” gestaltet, jedenfalls
nicht so, wie wir uns gemeinhin einen Engel vorstellen. Die Figur
entspricht in der Kleidung den beiden anderen seitlichen Figu-
ren. Die Figur der Krippe ist ein Mensch, einer, der weil3, wovon
er spricht, einer der erfahren hat, was er dann anderen, den Be-
trachtenden, verkiinden will. Hier steht vielleicht einer der Hir-
ten, der von der ersten , Krippe“ zurlickkehrt und Gott riihmt
und preist ,fur alles, was er gehort und gesehen hat ...“ (Lk 2,20).

Diese Figur der Krippe ist aber nicht nur beschrankt auf einen
der Hirten, auch nicht auf einen der Sterndeuter aus dem Mor-
genland (vgl. Mt 2,12). Es ist jeder Mensch - damals wie heute,
wo auch immer lebend, Mann oder Frau, groRR oder klein, jung
oder alt -, der oder die anderen erzahlt und bezeugt, was er oder
sie im Glauben erfasst hat: ,Ich verkiinde euch: Christus, der
Herr und Retter, ist geboren.”



Die Figur der Krippe wird so auch zu einem Bild fiir die Kirche,
denn dieses evangelizare, das Verkiinden dieser Frohen Bot-
schaft ist ihr zentraler Auftrag durch alle Jahrhunderte hindurch
bis zum Ende der Welt: , Evangelium unseres Herrn Jesus Chris-
tus”, heillt es in jeder heiligen Messe.

»... Sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau ...” (Gal
4,4)

Der imaginare Vorhang ist gedffnet. Die Betrachtenden haben
einen freien Blick auf das zentrale Geschehen des géttlichen
Dramas.

Was die Betrachtenden erkennen, entspricht nicht ganz dem,
was im Weihnachtsevangelium verkindet wird: ,,Und das soll
euch als Zeichen dienen: Ihr werdet ein Kind finden, das, in Win-
deln gewickelt, in einer Krippe liegt” (Lk 2,12).

Keine Krippe, kein Futtertrog, keine Liegeflache aus Stroh ist zu
sehen. Und das neugeborene Kind tragt auch keine Windeln.
Was wir sehen, ist eine Frau, eine Mutter, die nicht mehr von der
Geburt geschwacht scheint, sondern fast entspannt ihren Sohn
auf dem SchoR halt. Und das Kind — auch schon etwas kraftiger
- liegt da vollig nackt.

Wir sind verwundert Giber diesen Anblick. Welche Mutter wirde
ihr Kind in dieser Weise prasentieren, und dann noch , wildfrem-
den” Menschen? Wiirde sie nicht eher seine Bl6Re bedecken,



weniger aus Scham, als vielmehr zum Schutz. Die Wiirde dieses
neugeborene Kind gilt es zu schiitzen, wie die Wirde eines jeden
Kindes oder eines jeden anderen Menschen auch.

Wir merken es: Die Dom-Krippe ,|6st“ sich hier von der Erzah-
lung des Lukasevangeliums und geht schon mehr zur Deutung
Uber. Vielleicht denken wir an eines der altesten Zeugnisse im
Neuen Testament, das uns im Philipperbrief vorliegt: ,Christus
Jesus war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu
sein, sondern entdullerte sich und wurde wie ein Sklave und den
Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen” (Phil 2,
6-7).

Maria zeigt uns, den Betrachtenden, den Sohn Gottes (vgl. Lk
1,35) als den Menschgewordenen, als denjenigen, der ganz
Mensch geworden ist und so der Menschensohn (vgl. Mt 16,13).

Wir, die Betrachtenden, sind hier keine , Wildfremden“, sondern
diejenigen, um derentwillen der Sohn Gottes Mensch geworden
ist. Wir gehoren zur ,Familie” dazu. In dem Kind begegnet uns
der, der einer von uns geworden ist — unser Bruder -, um einer
fiir uns sein zu kénnen — unser Erléser.

Maria erscheint hier als diejenige, die uns darbietet, was Gott
uns gibt, seine Liebe, unverhiillt und verletzlich: ,,Gott hat die
Welt so sehr geliebt, dass er seinen einzigen Sohn hingab, damit
jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren geht, sondern das ewige
Leben hat (Joh 3,16).



So verweist das Kind in seiner Nacktheit schon auf denjenigen,
der den Weg der EntdauRRerung bis zum Ende geht, der seiner
Kleider beraubt (vgl. Joh 19, 23) den Tod am Kreuz stirbt.

Hier liegt im Schol® der Mutter als Kind derjenige, der am Ende
seines irdischen Weges nach seinem Sterben am Kreuz als toter
Sohn wieder auf dem SchoB der Mutter liegen wird. Jetzt begeg-
net uns Maria als Mutter in Freude, spater als Mutter der
Schmerzen, Pieta.

Das Drama, in das wir eingefihrt werden, besteht nicht nur aus
einem Akt, sondern aus mehreren. Weihnachten ist nur ein Teil
der Theo-Dramatik (Hans Urs von Balthasar). Das Kreuz gehort
mit dazu. So heillt es im Philipperhymnus weiter: ,Sein Leben
war das eines Menschen; er erniedrigte sich und war gehorsam
bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz” (Phil 2,7b-8). Das Ende des
Weges deutet sich hier bereits an.

Iv

,und alle ... staunten ...” (Lk 2,18)

Schauen wir nun auf die beiden hinteren Figuren der seitlich ste-
henden Dreiergruppe. Sie sind ganz dem zentralen Geschehen
zugewandt. lhre Augen sind weit ge6ffnet, um alles aufzuneh-
men, was sie sehen. Sie staunen. lhre Kérperhaltung ist leicht
vorgebeugt. Kein selbstbewusstes Auftreten des Erwachsenen,
keine Demonstration der Starke der GroRBen gegeniiber dem
Kleinen ist hier zu spiiren. Nur Demut!



Wie bei der vorderen Figur gilt auch flr diese beiden Figuren, sie
sind nicht festgelegt auf die Hirten oder die Sterndeuter.

Es sind all diejenigen, die die Frohe Botschaft vom Kommen des
Christus als dem Retter, die Botschaft von Christus als dem wah-
ren Gott und wahren Mensch gehort haben.

Es sind all diejenigen, die zu staunen beginnen angesichts des-
sen, was da geschieht: Dass namlich der, von dem und durch den
alles ist, was geworden ist (Joh 1,3), sich so kleinmacht, dass er
nicht auf uns als Allmachtiger herabsieht, sondern uns liebend
begegnet - wehrlos in einem Kind, dem Sohn der Jungfrau Maria.

Staunen bedeutet, das unser Verstehen hier Ubersteigende auf
uns wirken zu lassen, auf dass wir im Herzen getroffen werden.
Staunen bedeutet, mit offenen (Glaubens-)Sinnen aufzuneh-
men, was uns hier zuteilwird: Gottes Liebe in seinem menschge-
wordenen Sohn.

Staunen bedeutet nicht Erstarrung, sondern Gott ,zu riihmen
und zu preisen” (vgl. Lk 2,20).

Staunen meint daher ein Erfllltsein, das ein Aktiv-Werden bein-
haltet: ,Ich verkiinde euch eine grofSe Freude.”

Vv

»,Die Eltern Jesu ...” (Lk 2,41)

Kehren wir noch einmal zurlick zu den Figuren im Zentrum. Es
fallt auf, dass die zentralen Figuren der Krippe — das Jesuskind
auf dem Schold von Maria und hinter ihr Josef — vom Kinstler



aus einem Holzblock herausgearbeitet sind. Sie bilden eine un-
trennbare figlirliche Einheit.

Die Krippe unterscheidet sich damit von vielen anderen Krippen-
darstellungen, bei denen Maria und Josef unverbunden erschei-
nen. Jede Figur hat ja ihre eigene Bedeutung, ist daher in ihrer
Haltung verschieden. In manchen Gemalden wird Josef gar hin-
ter den herbeieilenden Hirten positioniert, gerat in den Hinter-
grund oder er erscheint abseits kauernd, eher abgewandt, den
Kopf aufgestiitzt in der Haltung eines Denkers oder Griiblers.

Bei dieser Krippe ist das anders: Auch wenn Maria mit dem Je-
suskind auf dem Schof8 und Josef hinter ihr als eigenstandige
Personen erscheinen, sind sie doch in engem Kontakt miteinan-
der. Sie sind Einzelne, und doch eine Einheit, nicht unverbunden,
sondern in Beziehung miteinander, eben eine Familie: die Hei-
lige Familie.

Vi

,Josef wollte sich eintragen lassen mit Maria, seiner Verlob-
ten, die ein Kind erwartete.” (Lk 2,5)

Die Verbindung zwischen Maria und Jesus ist besonders eng. Das
Jesuskind liegt in ihrem Schol} geborgen: Mutter und Kind, Mut-
ter und ,,ihr Sohn, der Erstgeborene” (Lk 2,7).

Doch was ist mit Josef? Er sitzt hinter Maria, seinen Blick schein-
bar auf das Kind gerichtet. Das Kind ist nicht sein Sohn im leibli-
chen Sinne. Das neugeborene Kind, das den Namen Jesus tragt
(Lk 2,21), ist ,,Sohn Gottes” (Lk 1,35), ,,Sohn des Hochsten” (Lk



1,32). Dieses Kind entstammt nicht ,,dem Willen des Mannes”
(Joh 1,12). ,Der Heilige Geist wird tUber dich kommen®, kiindet
der Engel Maria auf lhre Frage, wie sie denn dieses verheilRene
Kind empfangen soll, ,,und Kraft des Hochsten wird dich Gber-
schatten” (Lk 1,35).

Josef ist nicht Vater des Kindes im leiblichen Sinne. Und doch ist
Josef Vater (vgl. Lk 2,33.48) in einem irdisch rechtlichen Sinne.
Josef gibt Jesus seinen Familiennamen. Das neugeborene Kind
wird unter seinem Namen eingetragen in die Steuerlisten des
romischen Reiches (Lk 2,1). Hier wird deutlich: Das Kind ist nicht
nur ,auf die Welt gekommen®, wie wir es umgangssprachlich
ausdriicken, es ist auch ,,in seine Umwelt eingetaucht” mit al-
lem, was dazugehort.

Uber Josef gehért Jesus ,,dem Haus und Geschlecht Davids“ an
(Lk 2,4). Der Stammbaum Jesu macht dies deutlich (vgl. Mt 1,1-
17; Lk 3, 23-28). Uber Josef ist Jesus ,Sohn Davids“ (vgl. Mt, 16;
21,9).

Die Menschen in Nazareth lernen Jesus kennen als den ,,Sohn
Josefs” (vgl. Lk 4, 22; Joh 1,45), als den ,Sohn des Zimmer-
manns” (Mt 13,55; Mk 6,3).

Spater werden die Menschen, als es ihnen schwerfallt zu verste-
hen, was Jesus tut und sagt, fragen: ,Woher hat er das?” (Mk
6,2). ,,Wir kennen [doch] seinen Vater und seine Mutter” (Joh
6,41). Die Menschen seiner Umgebung konnen sich nur schwer
von dem fur sie Nachstliegenden I6sen und sich von Jesus ein
y,heues Bild“ machen. Sie tun sich schwer, ihn neu und wahrer



zu erkennen (vgl. Joh 10,14). Daher wird Jesus spater sagen:
»,Nirgends ist ein Prophet ohne Ansehen auler in seiner Heimat,
bei seinen Verwandten und in seiner Familie” (Mk 6,4).

Der Gottessohn, der ganz Mensch geworden ist, bleibt so immer
auch der Junge aus dem Haus von nebenan, von dem man viel
erzahlen kdnnte, eben ein ,wahrer Mensch”, aufgewachsen bei
seinen Eltern, ihnen in der Kindheit und Jugend ,,gehorsam® (Lk
2,51), mit ihnen eine Familie bildend.

,Josef, steh auf, nimm das Kind und seine Mutter ...“ (Mt
2,13.20)

Josef sitzt hinter Maria. Sie lehnt sich an sein Knie an. Sie findet
Halt bei ihm, er ist ihr echte Stiitze.

Beide FiiRe von Josef stehen fest auf dem Boden. Auch wenn er
in Tréumen seine Berufung und Sendung erhalt (vgl. Mt 1,20;
2,13; 2,20), ist er doch kein Trédumer. Er ist erdverbunden, ein
erfahrener, gestandener Handwerker. Er weil} die Erfordernisse
des Alltags zu meistern. Josefs Haltung strahlt Ruhe und Sicher-
heit aus.

So kann Maria geradezu entspannt sein. lhre Kérperhaltung lasst
dies erkennen, so wie sie da sitzt, die Flile Ubereinander ge-
schlagen. Sie kann sich ganz auf Josef verlassen bei der Erfillung
ihrer groRen Berufung und Aufgabe, die Mutter des Sohnes Got-
tes zu sein.

Das war nicht von Anfang an so klar. Als Josef feststellte, dass
Maria ,ein Kind erwartete”, ,noch bevor sie zusammenge-

10



kommen waren” (Mt 1, 18), ein Kind, das also nicht von ihm
stammte, da wollte er sich von Maria trennen.

Ahnlich wie bei Maria bedarf es auch in seinem Fall einer gottli-
chen Intervention. Ahnlich wie Maria muss auch er in den Plan
Gottes eingewiesen werden: ,Josef, Sohn Davids, flirchte dich
nicht, Maria als deine Frau zu dir zu nehmen, denn das Kind, das
sie erwartet, ist vom Heiligen Geist.” (Mt 1, 20).

Bei Maria und Josef kommen zwei Berufungen zusammen, zwei
verschiedene, einmalige und einzigartige, sich aber ergdanzende
Berufungen:

die Berufung Marias, Mutter des Sohnes Gottes zu sein, die Per-
son also, durch die das gottliche Wort Fleisch (Joh 1,14), das
heillt Mensch wird,

und die Berufung Josefs, namlich fiir diesen menschgewordenen
Sohn Gottes zu sorgen, ihm Schutz zu bieten (vgl. Mt 2, 13-14),
ihm den Weg ins Leben dieser Welt zu bahnen (vgl. Mt 2, 23; Lk
2, 39; 41).

Die Besonderheiten der beiden Berufungen werden in der
Handhaltung Josefs deutlich: Josef legt seiner Verlobten nicht
die Hand auf die Schulter -, besitzergreifend”, ,,meine” Verlobte
-, sondern er berliihrt Marias Schulter seitlich, eher leicht, mit
flacher Hand. Die linke Hand scheint die rechte Hand zum einen
zurlickzuhalten — Gott hat bereits seine Hand auf diese Frau ge-
legt -, zum anderen scheint die linke aber auch die rechte Hand
zu stlitzen - Josefs Aufgabe verlangt seine ganze Kraft, den gan-
zen Menschen.

11



Vi

»Sein Vater und seine Mutter staunten iiber die Worte, die iiber
Jesus gesagt wurden.” (Lk 2,33).

Bei genauerem Hinsehen fallt auf, dass Josef nicht — wie man es
vielleicht erwarten wirde -, auf das Kind schaut, das auf dem
Schol} seiner Mutter Maria liegt. Josef schaut tiber Maria und
das Jesuskind hinweg, scheinbar ,,ins Leere”.

Der Blick Josefs geht tiber den Augenblick hinaus. Es ist ein Blick
in die Zukunft. Was wird die Zukunft bringen?

Zwar hat der Engel ihm am Anfang im Traum erdffnet, was die
Sendung des Kindes sein wird, namlich das Gottes Volk von sei-
nen Slinden zu erlésen (vgl. Mt 1, 21), eine Sendung, die im Na-
men, den er dem Kind geben soll - JESUS (hebréisch: Jeschua?) -
, zusammengefasst ist. Aber was bedeutet das? Wie wird der
Weg aussehen, den das Kind — und damit auch er und Maria —
werden gehen missen?

Die wenigen Schriftstellen bei den Evangelisten Matthaus und
Lukas, in denen Josef Erwdhnung findet, machen deutlich, dass
weder Maria noch Josef eine genaue Vorstellung davon gehabt
haben, wozu sie Gott im Glaubensgehorsam ihr Jawort gegeben
haben, im Fall von Maria ausdriicklich ins Wort gefasst (vgl. Lk 1,
38), im Fall von Josef durch das Tun zum Ausdruck gebracht (vgl.
Mt 1, 24).

Maria und Josef gehen ihren Weg mit dem Glaubenswissen von
Gott, das ihnen vermittelt worden ist, von ihren Eltern, von all

12



den Generationen vor ihnen: |hr Gott ist der Gott, der mit Israel,
seinem Volk, einen ewigen Bund geschlossen hat. Dieser Glaube
bestimmt ihr Leben. Das wird im Lukasevangelium deutlich,
wenn es dort heildt: Sie erfullen, was das Gesetz des Mose vor-
geschrieben hat (vgl. Lk 2, 22. 39), und dies sowohl zu Beginn
des Lebens Jesu (vgl. Lk 2, 21-39), als auch in all den folgenden
Jahren (vgl. Lk 2, 41-42). Aus diesen wenigen Angaben darf ge-
folgert werden, dass die heilige Familie ihr ganzes Leben gestal-
tet hat nach den Weisungen, die im Gesetz des Mose aufge-
schrieben sind.

Aber das GroRe, das im Leben von Maria und Josef geschieht (Lk
1, 49) - sie wirken mit im Heilsplan Gottes, bei der Verwirkli-
chung des Planes Gottes, dass sein Sohn Mensch wird -, liber-
steigt das bisher ihnen ,Vermittelte” und von ihnen , Gelernte”.
Es muss geweitet und vertieft werden, Schritt fiir Schritt:

Zunachst im staunenden Wahrnehmen (Lk 2, 33), was alles an
GroRem geschieht, was Maria und sicherlich auch Josef ,,im Her-
zen bewahren”, worlber ,,sie nachdenken” (vgl. Lk 2, 19. 51),

Aber auch im konfrontierenden Unterscheiden: Vater ist nicht
der, der dem Recht nach als solcher eingetragen ist (vgl. Lk 2, 1),
sondern Vater ist Gott selbst: ,Wusstet ihr nicht, dass ich in dem
sein muss, was meinem Vater gehort?“, erwidert der zwolfjah-
rige Jesus, als seine Mutter nach einer langen Suchaktion ihm
vorwirft: ,Dein Vater (Josef) und ich haben dich voll Angst ge-
sucht.” (Lk 2, 49).

13



Spater wird Jesus es noch deutlicher sagen: ,Meine Speise ist es,
den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat und sein Werk
zu Ende zu fihren” (Joh 4, 34).

Und auch Maria, seine Mutter, muss erfahren, dass bei aller
Wertschatzung ihr gegeniiber die irdischen Bindungen zurlick-
treten hinter dem, was seine Sendung ist, was der Wille des
himmlischen Vaters ist: ,Wer den Willen meines himmlischen
Vaters erfillt, der ist flir mich Bruder und Schwester und Mut-
ter” (Mt 12, 50).

Der Weg, der vor Maria und Josef, vor der heiligen Familie liegt,
wird kein leichter sein. Was der greise Simeon Maria prophezeit,
kann auch auf Josef bezogen werden: ,Dir wird ein Schwert
durch die Seele dringen” (Lk 2, 35). Widrigkeiten missen sie be-
stehen. Die Flucht nach Agypten ist dafiir ein Bild (vgl. Lk 2, 13-
23).

Dennoch ist Josefs Blick in die Zukunft kein Blick ins Leere. Es ist
ein Blick des Gottvertrauens, ein Blick eines Menschen, der zwar
nicht sieht (was noch aussteht), der aber doch glaubt (vgl. Joh
20, 29).

Josef stirbt, bevor der Weg des offentlichen Wirkens Jesu be-
ginnt. Davon missen wir ausgehen, denn er findet in den Evan-
gelien spater keine Erwahnung mehr. Die Zeichen, die Jesus
wirkt als Ausweis seiner Vollmacht, hat er demnach nicht gese-
hen. Josef ist nicht wie Maria Zeuge von Tod und Auferstehung
Jesu geworden?. Ahnlich den Patriarchen des Alten Testaments
- Abraham, Issak und Jakob - ist er voll Glauben gestorben, ahn-
lich ihnen hat er nur ,von fern geschaut” (vgl. Hebr 11, 13). Die

14



Erfillung der Verheillung, die er erhalten hat (Mt 1,21), erfahrt
er nicht. Und doch ,,sieht er mehr” als die Patriarchen und Pro-
pheten, denn er begleitet den Weg des menschgewordenen
Gottessohnes hautnah in das Leben hinein.

Wie oft wird Josef im Verlauf des Lebens des heranwachsenden
Jesus zuriickgeschaut und sich erinnert haben an den Anfang,
als der Engel Gottes ihm er6ffnete, was es mit dem Kind, das
Maria erwartete, auf sich hat (vgl. Mt 1,20-21). Wie viele Situa-
tionen des gemeinsamen Lebens in der Familie - sicherlich nicht
nur die Wallfahrt nach Jerusalem, als Jesus zwolf Jahre alt gewe-
sen ist (Lk 2,41-52) - kommen ihm in den Sinn, in denen ihm
deutlich geworden ist: Das Kind, fir das er sorgt, ist der ,,Sohn
Gottes” (Lk 1,35), der ,Sohn des Hochsten” (Lk 1,32).

So wird Josef am Ende seines Lebens sicherlich auch gesagt ha-
ben kénnen, was er den greisen Simeon zuvor hat sagen horen,
als er und Maria das neugeborene Kind in den Tempel gebracht
hatten: , Nun lasst du, Herr, deinen Knecht, wie du gesagt hast,
in Frieden scheiden. Denn meine Augen haben das Heil gesehen,
das du vor allen Volkern bereitet hast, ein Licht, das die Heiden
erleuchtet, und Herrlichkeit fir dein Volk Israel” (Lk 2, 29-32).

15



Vil

,Was wir gesehen und gehért haben, das verkiinden wir ...“ (1
Joh 1,3)

Das géttliche Drama hat einen offenen Schluss. Der imaginare
Vorhang bleibt offen.

Am Ende unserer Betrachtung tritt der Sprecher noch einmal vor
uns hin. Dieses Mal nicht einladend, auf dass wir naher kom-
men, sondern fragend und auffordernd, es ihm gleich zu tun und
selbst Botinnen und Boten der Weihnachtsbotschaft in der Welt
zu sein.

Text: Pralat Dr. Georg Holkenbrink, Domdechant (2024/2025)
Fotos: Rita Heyen (Homepage)
https://www.trierer-dom.de/bauwerk/ausstattung-des-doms/die-krippe/

! Abkiirzung von Jehoschua (= Jahwe ist Heil).

2 |n den Evangelien ist zwar nicht erwiahnt, dass der Auferstandene seiner Mutter
erschienen ist. Aber wie sagt es der heilige Ignatius von Loyola in seinem Exerziti-
enbuch: Man betrachtet es als ,mitgesagt”, da berichtet wird, er sei so vielen ande-
ren erschienen. ,,Denn die Schrift setzt voraus, dass wir verstandige Einsicht haben”
[Exerzitienbuch, Nr. 299].

16


https://www.trierer-dom.de/bauwerk/ausstattung-des-doms/die-krippe/

	Die neue Krippe im Trierer Dom -
	eine Hinführung

