
  

 

Die neue Krippe im Trierer Dom - 

eine Hinführung 
 
 

  

I 

Lange Zeit gab es im Trierer Dom – im Gegensatz zu den meisten 

anderen Kirchen - keine Krippe. Das wurde auch im Rahmen der 

letzten Domrenovierung (bis 1974) nicht geändert. 

Immer wieder wurde auf die barocke Marienkapelle im östli- 

chen Teil des südlichen Seitenschiffs verwiesen, die in Stuckaus- 

führung drei Wandbildnisse aus den 1740er Jahren enthält, von 

denen das rechte die Geburt Christi darstellt. 

In der Weihnachtszeit wird dieses Wandkompartiment festlich 

geschmückt. Bis Weihnachten 2022 trat der Bischof unmittelbar 

vor der Eröffnung der Christmette vor diese Krippendarstellung, 

um dem Geheimnis von Weihnachten, dass Gott in diesem Kind 

von Bethlehem Mensch geworden ist, durch die Inzens mit 

Weihrauch Ausdruck zu verleihen. 

„Was wir geschaut und was unsere Hände angefasst haben …“ 

(1 Joh 1,1) 

Im Jahr 2023 hat sich dann das Domkapitel entschlossen, eine 

„richtige“ Krippe anfertigen zu lassen, die nicht in einer Seiten- 

kapelle der Kirche gesucht werden muss, sondern zentral im Al- 

tarraum Aufstellung finden soll. Die Besucher, die in den Dom 

kommen, sollen sehen, mit den Augen „begreifen“ können, was 

ein „unfassbares“ Geheimnis ist. 

1 



  

 
 

  

Mit der Schaffung dieser Krippe wurde der aus Wolkenstein in 

Südtirol stammende Künstler Hubert Mussner beaustragt. Aus 

naturbelassenem Lindenholz schnitze er sechs Figuren, von de- 

nen die „erwachsenen“ Figuren mit ca. 160 cm fast Lebensgröße 

haben. Damit ist die Krippe auch von weitem gut zu erkennen. 

Die neue Krippe ist keine „klassische“, wie wir sie aus vielen an- 

deren Kirchen oder unseren Häusern kennen. Zwar haben die 

Betrachtenden sofort eine Idee, was sie sehen. Aber wer länger 

vor der Krippe verweilt und nicht auf die eigene Idee fixiert ist, 

der wird auch ein „Aber“ ausrufen, das die Offenheit zu mehr als 

einer Deutung zulässt. 

So will auch die folgende Deutung nur eine von vielen möglichen 

Deutungen darstellen. Sie will einladen, selbst weitere Perspek- 

tiven zu entdecken und damit tiefer das Geheimnis von Weih- 

nachten zu betrachten und für sich zu erschließen. 

II 

„Ich verkünde euch …“ (Lk 2,10) 

Es fällt auf, dass die vordere der drei seitlich stehenden Figuren 

sich direkt den Betrachtenden zuwendet und sie anschaut. 

Man könnte in dieser Figur einen Sprecher sehen, der wie in ei- 

nem Theater vor den imaginären Vorhang tritt und das Publikum 

vorbereitet auf eine Handlung, die sich gleich vor ihren Augen 

und Ohren entfalten wird. Mit seinen Informationen werden Zu- 

sammenhänge erkennbar, die aus der Handlung nicht direkt zu 

2 



  

 
 

  

ersehen sind, die aber für das Verständnis der Handlung von ent- 

scheidender Bedeutung sind. 

Ein solcher Sprecher ist der Engel, der den Hirten auf dem Feld 

verkündet: „Ich verkünde euch eine große Freude, …: Heute ist 

euch … der Retter geboren; er ist der Christus, der Herr.“ (Lk 

2 ,10). Ohne seine Verkündigung hätten die Hirten nicht verstan- 

den, was sie dann sehen sollten. Denn was sie sahen, war etwas 

ganz Natürliches: eine Familie mit einem neugeborenen Kind. 

Doch die tiefere Dimension dessen, was sie sehen sollten, 

musste ihnen erschlossen werden. 

Die Figur der Krippe ist nicht als „Engel“ gestaltet, jedenfalls 

nicht so, wie wir uns gemeinhin einen Engel vorstellen. Die Figur 

entspricht in der Kleidung den beiden anderen seitlichen Figu- 

ren. Die Figur der Krippe ist ein Mensch, einer, der weiß, wovon 

er spricht, einer der erfahren hat, was er dann anderen, den Be- 

trachtenden, verkünden will. Hier steht vielleicht einer der Hir- 

ten, der von der ersten „Krippe“ zurückkehrt und Gott rühmt 

und preist „für alles, was er gehört und gesehen hat …“ (Lk 2,20). 

Diese Figur der Krippe ist aber nicht nur beschränkt auf einen 

der Hirten, auch nicht auf einen der Sterndeuter aus dem Mor- 

genland (vgl. Mt 2,12). Es ist jeder Mensch - damals wie heute, 

wo auch immer lebend, Mann oder Frau, groß oder klein, jung 

oder alt -, der oder die anderen erzählt und bezeugt, was er oder 

sie im Glauben erfasst hat: „Ich verkünde euch: Christus, der 

Herr und Retter, ist geboren.“ 

3 



  

 
 

  

Die Figur der Krippe wird so auch zu einem Bild für die Kirche, 

denn dieses evangelizare, das Verkünden dieser Frohen Bot- 

schast ist ihr zentraler Austrag durch alle Jahrhunderte hindurch 

bis zum Ende der Welt: „Evangelium unseres Herrn Jesus Chris- 

tus“, heißt es in jeder heiligen Messe. 

III 

„… sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau …“ (Gal 

4 ,4) 

Der imaginäre Vorhang ist geöffnet. Die Betrachtenden haben 

einen freien Blick auf das zentrale Geschehen des göttlichen 

Dramas. 

Was die Betrachtenden erkennen, entspricht nicht ganz dem, 

was im Weihnachtsevangelium verkündet wird: „Und das soll 

euch als Zeichen dienen: Ihr werdet ein Kind finden, das, in Win- 

deln gewickelt, in einer Krippe liegt“ (Lk 2,12). 

Keine Krippe, kein Futtertrog, keine Liegefläche aus Stroh ist zu 

sehen. Und das neugeborene Kind trägt auch keine Windeln. 

Was wir sehen, ist eine Frau, eine Mutter, die nicht mehr von der 

Geburt geschwächt scheint, sondern fast entspannt ihren Sohn 

auf dem Schoß hält. Und das Kind – auch schon etwas krästiger 

- liegt da völlig nackt. 

Wir sind verwundert über diesen Anblick. Welche Mutter würde 

ihr Kind in dieser Weise präsentieren, und dann noch „wildfrem- 

den“ Menschen? Würde sie nicht eher seine Blöße bedecken, 

4 



  

 
 

  

weniger aus Scham, als vielmehr zum Schutz. Die Würde dieses 

neugeborene Kind gilt es zu schützen, wie die Würde eines jeden 

Kindes oder eines jeden anderen Menschen auch. 

Wir merken es: Die Dom-Krippe „löst“ sich hier von der Erzäh- 

lung des Lukasevangeliums und geht schon mehr zur Deutung 

über. Vielleicht denken wir an eines der ältesten Zeugnisse im 

Neuen Testament, das uns im Philipperbrief vorliegt: „Christus 

Jesus war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu 

sein, sondern entäußerte sich und wurde wie ein Sklave und den 

Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen“ (Phil 2, 

6 -7). 

Maria zeigt uns, den Betrachtenden, den Sohn Gottes (vgl. Lk 

,35) als den Menschgewordenen, als denjenigen, der ganz 1 

Mensch geworden ist und so der Menschensohn (vgl. Mt 16,13). 

Wir, die Betrachtenden, sind hier keine „Wildfremden“, sondern 

diejenigen, um derentwillen der Sohn Gottes Mensch geworden 

ist. Wir gehören zur „Familie“ dazu. In dem Kind begegnet uns 

der, der einer von uns geworden ist – unser Bruder -, um einer 

für uns sein zu können – unser Erlöser. 

Maria erscheint hier als diejenige, die uns darbietet, was Gott 

uns gibt, seine Liebe, unverhüllt und verletzlich: „Gott hat die 

Welt so sehr geliebt, dass er seinen einzigen Sohn hingab, damit 

jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren geht, sondern das ewige 

Leben hat (Joh 3,16). 

5 



  

 
 

  

So verweist das Kind in seiner Nacktheit schon auf denjenigen, 

der den Weg der Entäußerung bis zum Ende geht, der seiner 

Kleider beraubt (vgl. Joh 19, 23) den Tod am Kreuz stirbt. 

Hier liegt im Schoß der Mutter als Kind derjenige, der am Ende 

seines irdischen Weges nach seinem Sterben am Kreuz als toter 

Sohn wieder auf dem Schoß der Mutter liegen wird. Jetzt begeg- 

net uns Maria als Mutter in Freude, später als Mutter der 

Schmerzen, Pietà. 

Das Drama, in das wir eingeführt werden, besteht nicht nur aus 

einem Akt, sondern aus mehreren. Weihnachten ist nur ein Teil 

der Theo-Dramatik (Hans Urs von Balthasar). Das Kreuz gehört 

mit dazu. So heißt es im Philipperhymnus weiter: „Sein Leben 

war das eines Menschen; er erniedrigte sich und war gehorsam 

bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz“ (Phil 2,7b-8). Das Ende des 

Weges deutet sich hier bereits an. 

IV 

„Und alle … staunten …“ (Lk 2,18) 

Schauen wir nun auf die beiden hinteren Figuren der seitlich ste- 

henden Dreiergruppe. Sie sind ganz dem zentralen Geschehen 

zugewandt. Ihre Augen sind weit geöffnet, um alles aufzuneh- 

men, was sie sehen. Sie staunen. Ihre Körperhaltung ist leicht 

vorgebeugt. Kein selbstbewusstes Austreten des Erwachsenen, 

keine Demonstration der Stärke der Großen gegenüber dem 

Kleinen ist hier zu spüren. Nur Demut! 

6 



  

 
 

  

Wie bei der vorderen Figur gilt auch für diese beiden Figuren, sie 

sind nicht festgelegt auf die Hirten oder die Sterndeuter. 

Es sind all diejenigen, die die Frohe Botschast vom Kommen des 

Christus als dem Retter, die Botschast von Christus als dem wah- 

ren Gott und wahren Mensch gehört haben. 

Es sind all diejenigen, die zu staunen beginnen angesichts des- 

sen, was da geschieht: Dass nämlich der, von dem und durch den 

alles ist, was geworden ist (Joh 1,3), sich so kleinmacht, dass er 

nicht auf uns als Allmächtiger herabsieht, sondern uns liebend 

begegnet - wehrlos in einem Kind, dem Sohn der Jungfrau Maria. 

Staunen bedeutet, das unser Verstehen hier Übersteigende auf 

uns wirken zu lassen, auf dass wir im Herzen getroffen werden. 

Staunen bedeutet, mit offenen (Glaubens-)Sinnen aufzuneh- 

men, was uns hier zuteilwird: Gottes Liebe in seinem menschge- 

wordenen Sohn. 

Staunen bedeutet nicht Erstarrung, sondern Gott „zu rühmen 

und zu preisen“ (vgl. Lk 2,20). 

Staunen meint daher ein Erfülltsein, das ein Aktiv-Werden bein- 

haltet: „Ich verkünde euch eine große Freude.“ 

V 

„Die Eltern Jesu …“ (Lk 2,41) 

Kehren wir noch einmal zurück zu den Figuren im Zentrum. Es 

fällt auf, dass die zentralen Figuren der Krippe – das Jesuskind 

auf dem Schoß von Maria und hinter ihr Josef – vom Künstler 

7 



  

 
 

  

aus einem Holzblock herausgearbeitet sind. Sie bilden eine un- 

trennbare figürliche Einheit. 

Die Krippe unterscheidet sich damit von vielen anderen Krippen- 

darstellungen, bei denen Maria und Josef unverbunden erschei- 

nen. Jede Figur hat ja ihre eigene Bedeutung, ist daher in ihrer 

Haltung verschieden. In manchen Gemälden wird Josef gar hin- 

ter den herbeieilenden Hirten positioniert, gerät in den Hinter- 

grund oder er erscheint abseits kauernd, eher abgewandt, den 

Kopf aufgestützt in der Haltung eines Denkers oder Grüblers. 

Bei dieser Krippe ist das anders: Auch wenn Maria mit dem Je- 

suskind auf dem Schoß und Josef hinter ihr als eigenständige 

Personen erscheinen, sind sie doch in engem Kontakt miteinan- 

der. Sie sind Einzelne, und doch eine Einheit, nicht unverbunden, 

sondern in Beziehung miteinander, eben eine Familie: die Hei- 

lige Familie. 

VI 

„ Josef wollte sich eintragen lassen mit Maria, seiner Verlob- 

ten, die ein Kind erwartete.“ (Lk 2,5) 

Die Verbindung zwischen Maria und Jesus ist besonders eng. Das 

Jesuskind liegt in ihrem Schoß geborgen: Mutter und Kind, Mut- 

ter und „ihr Sohn, der Erstgeborene“ (Lk 2,7). 

Doch was ist mit Josef? Er sitzt hinter Maria, seinen Blick schein- 

bar auf das Kind gerichtet. Das Kind ist nicht sein Sohn im leibli- 

chen Sinne. Das neugeborene Kind, das den Namen Jesus trägt 

(Lk 2,21), ist „Sohn Gottes“ (Lk 1,35), „Sohn des Höchsten“ (Lk 

8 



  

 
 

  

1 ,32). Dieses Kind entstammt nicht „dem Willen des Mannes“ 

(Joh 1,12). „Der Heilige Geist wird über dich kommen“, kündet 

der Engel Maria auf Ihre Frage, wie sie denn dieses verheißene 

Kind empfangen soll, „und Krast des Höchsten wird dich über- 

schatten“ (Lk 1,35). 

Josef ist nicht Vater des Kindes im leiblichen Sinne. Und doch ist 

Josef Vater (vgl. Lk 2,33.48) in einem irdisch rechtlichen Sinne. 

Josef gibt Jesus seinen Familiennamen. Das neugeborene Kind 

wird unter seinem Namen eingetragen in die Steuerlisten des 

römischen Reiches (Lk 2,1). Hier wird deutlich: Das Kind ist nicht 

nur „auf die Welt gekommen“, wie wir es umgangssprachlich 

ausdrücken, es ist auch „in seine Umwelt eingetaucht“ mit al- 

lem, was dazugehört. 

Über Josef gehört Jesus „dem Haus und Geschlecht Davids“ an 

(Lk 2,4). Der Stammbaum Jesu macht dies deutlich (vgl. Mt 1,1- 

1 

2 

7; Lk 3, 23-28). Über Josef ist Jesus „Sohn Davids“ (vgl. Mt, 16; 

1,9). 

Die Menschen in Nazareth lernen Jesus kennen als den „Sohn 

Josefs“ (vgl. Lk 4, 22; Joh 1,45), als den „Sohn des Zimmer- 

manns“ (Mt 13,55; Mk 6,3). 

Später werden die Menschen, als es ihnen schwerfällt zu verste- 

hen, was Jesus tut und sagt, fragen: „Woher hat er das?“ (Mk 

6 

6 

,2). „Wir kennen [doch] seinen Vater und seine Mutter“ (Joh 

,41). Die Menschen seiner Umgebung können sich nur schwer 

von dem für sie Nächstliegenden lösen und sich von Jesus ein 

„neues Bild“ machen. Sie tun sich schwer, ihn neu und wahrer 

9 



  

 
 

  

zu erkennen (vgl. Joh 10,14). Daher wird Jesus später sagen: 

Nirgends ist ein Prophet ohne Ansehen außer in seiner Heimat, „ 

bei seinen Verwandten und in seiner Familie“ (Mk 6,4). 

Der Gottessohn, der ganz Mensch geworden ist, bleibt so immer 

auch der Junge aus dem Haus von nebenan, von dem man viel 

erzählen könnte, eben ein „wahrer Mensch“, aufgewachsen bei 

seinen Eltern, ihnen in der Kindheit und Jugend „gehorsam“ (Lk 

2 ,51), mit ihnen eine Familie bildend. 

„ Josef, steh auf, nimm das Kind und seine Mutter …“ (Mt 

2 ,13.20) 

Josef sitzt hinter Maria. Sie lehnt sich an sein Knie an. Sie findet 

Halt bei ihm, er ist ihr echte Stütze. 

Beide Füße von Josef stehen fest auf dem Boden. Auch wenn er 

in Träumen seine Berufung und Sendung erhält (vgl. Mt 1,20; 

2 ,13; 2,20), ist er doch kein Träumer. Er ist erdverbunden, ein 

erfahrener, gestandener Handwerker. Er weiß die Erfordernisse 

des Alltags zu meistern. Josefs Haltung strahlt Ruhe und Sicher- 

heit aus. 

So kann Maria geradezu entspannt sein. Ihre Körperhaltung lässt 

dies erkennen, so wie sie da sitzt, die Füße übereinander ge- 

schlagen. Sie kann sich ganz auf Josef verlassen bei der Erfüllung 

ihrer großen Berufung und Aufgabe, die Mutter des Sohnes Got- 

tes zu sein. 

Das war nicht von Anfang an so klar. Als Josef feststellte, dass 

Maria „ein Kind erwartete“, „noch bevor sie zusammenge- 

10 



  

 
 

  

kommen waren“ (Mt 1, 18), ein Kind, das also nicht von ihm 

stammte, da wollte er sich von Maria trennen. 

Ähnlich wie bei Maria bedarf es auch in seinem Fall einer göttli- 

chen Intervention. Ähnlich wie Maria muss auch er in den Plan 

Gottes eingewiesen werden: „Josef, Sohn Davids, fürchte dich 

nicht, Maria als deine Frau zu dir zu nehmen, denn das Kind, das 

sie erwartet, ist vom Heiligen Geist.“ (Mt 1, 20). 

Bei Maria und Josef kommen zwei Berufungen zusammen, zwei 

verschiedene, einmalige und einzigartige, sich aber ergänzende 

Berufungen: 

die Berufung Marias, Mutter des Sohnes Gottes zu sein, die Per- 

son also, durch die das göttliche Wort Fleisch (Joh 1,14), das 

heißt Mensch wird, 

und die Berufung Josefs, nämlich für diesen menschgewordenen 

Sohn Gottes zu sorgen, ihm Schutz zu bieten (vgl. Mt 2, 13-14), 

ihm den Weg ins Leben dieser Welt zu bahnen (vgl. Mt 2, 23; Lk 

2 , 39; 41). 

Die Besonderheiten der beiden Berufungen werden in der 

Handhaltung Josefs deutlich: Josef legt seiner Verlobten nicht 

die Hand auf die Schulter - „besitzergreifend“, „meine“ Verlobte 

-, sondern er berührt Marias Schulter seitlich, eher leicht, mit 

flacher Hand. Die linke Hand scheint die rechte Hand zum einen 

zurückzuhalten – Gott hat bereits seine Hand auf diese Frau ge- 

legt -, zum anderen scheint die linke aber auch die rechte Hand 

zu stützen - Josefs Aufgabe verlangt seine ganze Krast, den gan- 

zen Menschen. 

11 



  

 
 

  

VII 

„Sein Vater und seine Mutter staunten über die Worte, die über 

Jesus gesagt wurden.“ (Lk 2,33). 

Bei genauerem Hinsehen fällt auf, dass Josef nicht – wie man es 

vielleicht erwarten würde -, auf das Kind schaut, das auf dem 

Schoß seiner Mutter Maria liegt. Josef schaut über Maria und 

das Jesuskind hinweg, scheinbar „ins Leere“. 

Der Blick Josefs geht über den Augenblick hinaus. Es ist ein Blick 

in die Zukunst. Was wird die Zukunst bringen? 

Zwar hat der Engel ihm am Anfang im Traum eröffnet, was die 

Sendung des Kindes sein wird, nämlich das Gottes Volk von sei- 

nen Sünden zu erlösen (vgl. Mt 1, 21), eine Sendung, die im Na- 

men, den er dem Kind geben soll - JESUS (hebräisch: Jeschua1) - 

, zusammengefasst ist. Aber was bedeutet das? Wie wird der 

Weg aussehen, den das Kind – und damit auch er und Maria – 

werden gehen müssen? 

Die wenigen Schriststellen bei den Evangelisten Matthäus und 

Lukas, in denen Josef Erwähnung findet, machen deutlich, dass 

weder Maria noch Josef eine genaue Vorstellung davon gehabt 

haben, wozu sie Gott im Glaubensgehorsam ihr Jawort gegeben 

haben, im Fall von Maria ausdrücklich ins Wort gefasst (vgl. Lk 1, 

3 8), im Fall von Josef durch das Tun zum Ausdruck gebracht (vgl. 

Mt 1, 24). 

Maria und Josef gehen ihren Weg mit dem Glaubenswissen von 

Gott, das ihnen vermittelt worden ist, von ihren Eltern, von all 

12 



  

 
 

  

den Generationen vor ihnen: Ihr Gott ist der Gott, der mit Israel, 

seinem Volk, einen ewigen Bund geschlossen hat. Dieser Glaube 

bestimmt ihr Leben. Das wird im Lukasevangelium deutlich, 

wenn es dort heißt: Sie erfüllen, was das Gesetz des Mose vor- 

geschrieben hat (vgl. Lk 2, 22. 39), und dies sowohl zu Beginn 

des Lebens Jesu (vgl. Lk 2, 21-39), als auch in all den folgenden 

Jahren (vgl. Lk 2, 41-42). Aus diesen wenigen Angaben darf ge- 

folgert werden, dass die heilige Familie ihr ganzes Leben gestal- 

tet hat nach den Weisungen, die im Gesetz des Mose aufge- 

schrieben sind. 

Aber das Große, das im Leben von Maria und Josef geschieht (Lk 

1 , 49) - sie wirken mit im Heilsplan Gottes, bei der Verwirkli- 

chung des Planes Gottes, dass sein Sohn Mensch wird -, über- 

steigt das bisher ihnen „Vermittelte“ und von ihnen „Gelernte“. 

Es muss geweitet und vertiest werden, Schritt für Schritt: 

Zunächst im staunenden Wahrnehmen (Lk 2, 33), was alles an 

Großem geschieht, was Maria und sicherlich auch Josef „im Her- 

zen bewahren“, worüber „sie nachdenken“ (vgl. Lk 2, 19. 51), 

Aber auch im konfrontierenden Unterscheiden: Vater ist nicht 

der, der dem Recht nach als solcher eingetragen ist (vgl. Lk 2, 1), 

sondern Vater ist Gott selbst: „Wusstet ihr nicht, dass ich in dem 

sein muss, was meinem Vater gehört?“, erwidert der zwölfjäh- 

rige Jesus, als seine Mutter nach einer langen Suchaktion ihm 

vorwirst: „Dein Vater (Josef) und ich haben dich voll Angst ge- 

sucht.“ (Lk 2, 49). 

13 



  

 
 

  

Später wird Jesus es noch deutlicher sagen: „Meine Speise ist es, 

den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat und sein Werk 

zu Ende zu führen“ (Joh 4, 34). 

Und auch Maria, seine Mutter, muss erfahren, dass bei aller 

Wertschätzung ihr gegenüber die irdischen Bindungen zurück- 

treten hinter dem, was seine Sendung ist, was der Wille des 

himmlischen Vaters ist: „Wer den Willen meines himmlischen 

Vaters erfüllt, der ist für mich Bruder und Schwester und Mut- 

ter“ (Mt 12, 50). 

Der Weg, der vor Maria und Josef, vor der heiligen Familie liegt, 

wird kein leichter sein. Was der greise Simeon Maria prophezeit, 

kann auch auf Josef bezogen werden: „Dir wird ein Schwert 

durch die Seele dringen“ (Lk 2, 35). Widrigkeiten müssen sie be- 

stehen. Die Flucht nach Ägypten ist dafür ein Bild (vgl. Lk 2, 13- 

2 3). 

Dennoch ist Josefs Blick in die Zukunst kein Blick ins Leere. Es ist 

ein Blick des Gottvertrauens, ein Blick eines Menschen, der zwar 

nicht sieht (was noch aussteht), der aber doch glaubt (vgl. Joh 

2 0, 29). 

Josef stirbt, bevor der Weg des öffentlichen Wirkens Jesu be- 

ginnt. Davon müssen wir ausgehen, denn er findet in den Evan- 

gelien später keine Erwähnung mehr. Die Zeichen, die Jesus 

wirkt als Ausweis seiner Vollmacht, hat er demnach nicht gese- 

hen. Josef ist nicht wie Maria Zeuge von Tod und Auferstehung 

Jesu geworden2. Ähnlich den Patriarchen des Alten Testaments 

- Abraham, Issak und Jakob - ist er voll Glauben gestorben, ähn- 

lich ihnen hat er nur „von fern geschaut“ (vgl. Hebr 11, 13). Die 

14 



  

 
 

  

Erfüllung der Verheißung, die er erhalten hat (Mt 1,21), erfährt 

er nicht. Und doch „sieht er mehr“ als die Patriarchen und Pro- 

pheten, denn er begleitet den Weg des menschgewordenen 

Gottessohnes hautnah in das Leben hinein. 

Wie ost wird Josef im Verlauf des Lebens des heranwachsenden 

Jesus zurückgeschaut und sich erinnert haben an den Anfang, 

als der Engel Gottes ihm eröffnete, was es mit dem Kind, das 

Maria erwartete, auf sich hat (vgl. Mt 1,20-21). Wie viele Situa- 

tionen des gemeinsamen Lebens in der Familie - sicherlich nicht 

nur die Wallfahrt nach Jerusalem, als Jesus zwölf Jahre alt gewe- 

sen ist (Lk 2,41-52) - kommen ihm in den Sinn, in denen ihm 

deutlich geworden ist: Das Kind, für das er sorgt, ist der „Sohn 

Gottes“ (Lk 1,35), der „Sohn des Höchsten“ (Lk 1,32). 

So wird Josef am Ende seines Lebens sicherlich auch gesagt ha- 

ben können, was er den greisen Simeon zuvor hat sagen hören, 

als er und Maria das neugeborene Kind in den Tempel gebracht 

hatten: „Nun lässt du, Herr, deinen Knecht, wie du gesagt hast, 

in Frieden scheiden. Denn meine Augen haben das Heil gesehen, 

das du vor allen Völkern bereitet hast, ein Licht, das die Heiden 

erleuchtet, und Herrlichkeit für dein Volk Israel“ (Lk 2, 29-32). 

15 



  

 

VIII 

„Was wir gesehen und gehört haben, das verkünden wir …“ (1 

Joh 1,3) 

Das göttliche Drama hat einen offenen Schluss. Der imaginäre 

Vorhang bleibt offen. 

Am Ende unserer Betrachtung tritt der Sprecher noch einmal vor 

uns hin. Dieses Mal nicht einladend, auf dass wir näher kom- 

men, sondern fragend und auffordernd, es ihm gleich zu tun und 

selbst Botinnen und Boten der Weihnachtsbotschast in der Welt 

zu sein. 

Text: Prälat Dr. Georg Holkenbrink, Domdechant (2024/2025) 

Fotos: Rita Heyen (Homepage) 

https://www.trierer-dom.de/bauwerk/ausstattung-des-doms/die-krippe/ 

1 

2 

Abkürzung von Jehoschua (= Jahwe ist Heil). 
In den Evangelien ist zwar nicht erwähnt, dass der Auferstandene seiner Mutter 

erschienen ist. Aber wie sagt es der heilige Ignatius von Loyola in seinem Exerziti- 
enbuch: Man betrachtet es als „mitgesagt“, da berichtet wird, er sei so vielen ande- 
ren erschienen. „Denn die Schrist setzt voraus, dass wir verständige Einsicht haben“ 
[Exerzitienbuch, Nr. 299]. 

16 

https://www.trierer-dom.de/bauwerk/ausstattung-des-doms/die-krippe/

	Die neue Krippe im Trierer Dom -
	eine Hinführung

